
 

Carta da Tahpera 
Manifesto Intercultural pela 
Retomada das Arqueologias 
Indígenas e Indigenistas no 

Nordeste do Brasil 
 

“Em Cima de Medo, Coragem!” 
(Cacique Xicão Xukuru) 

 

Esta é uma carta de retomadas, que descreve um processo de retomar histórias indígenas 
profundas e periferizadas, à luz do pertencimento ancestralmente contemporâneo1, uma ideia 
em parte inspirada na proposta Krenakiana de Futuro Ancestral, que defende o conhecimento 
ecológico ancestral, indígena, tradicional, nativo, como chave para uma sustentabilidade 
possível e para a existência futura. Se o futuro é ancestral, se mostra necessário reconhecer, 
retomar e defender a autonomia da ancestralidade, da cultura, dos costumes, dos modos de 
vida, dos conhecimentos e das cosmovisões indígenas. Portanto, confluímos com as ideias 
desse pensador contemporâneo originário, tendo em vista que retomadas se fundam em 
elementos históricos, etnográficos e espirituais que possuem raízes antigas e ininterrompidas 
no passado-presente. 

Retomar não é comprovar; não é empoderar; não é empreender; não é apropriar; não é 
ressignificar; não é patrimonializar; não é invadir, nem ser definido pela invasão colonial; não é 
ressurgência, mas é insurgência. Retomar é resistir; é recusar o apagamento e o extermínio; 
retomar é permanência; retomar é uma forma de continuar vivo, em união, dentro, perto, 
semelhante e diferente, tradicional e criativo. Retomar a terra, retomar a serra; retomar o rio; 
retomar os corpos; retomar a memória, retomar o conhecimento; retomar as histórias; retomar 
os caminhos; retomar o passado arqueológico no presente etnográfico, ou, simplesmente, 

1 A expressão “ancestralmente contemporâneos” visa transmitir a ideia de que os processos aqui tratados refletem 
dinâmicas político-culturais cujas expressões atuais encontram-se alicerçadas em reações sociais, pensamentos 
críticos e ações políticas que remontam a dinâmicas de resistência contra-colonial historicamente situadas, ou seja, 
herdadas e transformadas desde um passado ancestralmente vivenciado no presente. Tal ênfase é dada como 
contestação político-filosófica à ideia de que os grupos indígenas no Nordeste do Brasil são reinvenções 
etnogênicas mais conectadas com dinâmicas políticas sertanejas do presente histórico e do passado recente 
imperial e republicano, do que com a história indígena de longa duração pré e pós-invasão europeia. Por outro 
lado, a ideia de Ailton Krenak (2022) sobre um Futuro Ancestral traz uma centelha convergente, no sentido de 
uma outra lógica temporal em que a sucessão linear ocidental de passado-presente-futuro é subvertida quando o 
conhecimento que estaria atrelado ao passado na lógica do Capital (o Conhecimento Indígena/ selvagem/ 
primitivo), é justamente o que apresenta as soluções mais sofisticadas para o presente-futuro de resiliência 
climática e sustentabilidade no Antropoceno. Exemplificando, assim, a eficácia insurgente das temporalidades 
epistêmicas indígenas na contra-efetivação da temporalidade colonial. 

 



 

retomar a vida e o tempo. Retomando - uma ação sempre (no) presente, inclusive, quando se 
retoma o futuro sequestrado na História.  

Retomando Articulações 

Desde a VII Reunião da Associação Brasileira de Arte Rupestre (ABAR), sediada na cidade de 
Diamantina-MG, em 20182, especificamente na sessão temática “Conhecimentos Indígenas e 
Arte Rupestre", que a pesquisa deste tema, inserida em investigações arqueológicas mais 
amplas, vem sendo intensamente debatida com especialistas indígenas, principalmente da 
Amazônia, mas também do Nordeste brasileiro e de outras regiões, com o objetivo de organizar 
uma articulação inter-regional, intercultural crítica e anticolonial sobre o tema. Na mencionada 
reunião, a ABAR nomeou os intelectuais e lideranças Indígenas Higino Tenório Tuyuka e Jairo 
Saw Munduruku (palestrantes na sessão temática) como seus membros honorários, 
reconhecendo-os como os primeiros investigadores indígenas de arte rupestre no Brasil. Essa 
discussão seguiu uma tendência mais ou menos organizada de valorização da pesquisa 
intercultural e indígena na arqueologia e nas ciências sociais brasileiras, que vem se 
desenvolvendo nas últimas três décadas, catalisada pela (mas não dependente da) crescente 
presença de estudantes de comunidades indígenas e tradicionais em universidades públicas 
brasileiras nos últimos quinze anos, especialmente em cursos de graduação e pós-graduação em 
antropologia e arqueologia.  

Após a pandemia de Covid-19, as intervenções em eventos, publicações, projetos e outras 
estratégias de construção do conhecimento — com participação e protagonismo fundamentais 
de pesquisadores (as) indígenas e tradicionais — intensificaram-se consideravelmente, 
tornaram-se um fator decisivo nas transformações do pensamento e das práticas arqueológicas 
brasileiras. Em sintonia com esse processo, os povos indígenas do Nordeste do Brasil 
engajaram-se ativamente e contribuíram para a expansão e o aprofundamento dessas 
transformações. Assim, nos últimos oito anos, aproximadamente, temos observado um 
processo crescente de retomada da arqueologia indígena e indigenista no Nordeste brasileiro, 
apoiado por um processo similar que já vinha ocorrendo na Amazônia e em outras regiões do 
país. 

Nesse contexto, as intervenções de delegações indígenas e pró-indígenas em diversos eventos 
de arqueologia no Brasil foram de suma importância. Citaremos alguns exemplos significativos 
ocorridos nos últimos dois anos. Em 2024, o webinário da ABAR "Arte Rupestre e Direitos 

2 De fato, a embriogênese dessa articulação é mais ampla e antiga do que 2018, remontando a 2014, quando, após 
a Primeira Conferência Internacional de Arte Rupestre e Etnografia, realizado em Cochabamba, Bolívia, sob os 
auspícios da Associação de Estudos de Arte Rupestre de Cochabamba (AEARC), um esforço multinacional 
sul-americano foi mobilizado em torno da construção do Manifesto de Cochabamba (AEARC, ABAR, APAR, 
GIPRI, IFRAO, 2015), que delineou uma posição crítica de várias organizações de pesquisa, conservação e gestão 
do patrimônio da arte rupestre em torno da ideia central de que o conhecimento científico nesse campo 
arqueológico deve proceder em estreita e respeitosa relação com o conhecimento indígena e a defesa dos direitos 
culturais e territoriais desses povos. Esse processo foi ainda mais ampliado e aprofundado por ocasião da Segunda 
Conferência Internacional de Arte Rupestre e Etnografia, realizada em Cusco, Peru, em 2017, sob a organização 
da Associação Peruana de Arte Rupestre (APAR), quando o Manifesto de Cochabamba foi colocado em prática e 
reforçado, criando um contexto sul-americano para o que posteriormente ocorreu no Brasil. Assim, em diversos 
aspectos, a presente articulação e manifesto refletem os princípios contidos no Manifesto de Cochabamba 
(Acessível em: http://www.ifrao.com/wp-content/uploads/2017/01/32-2-IFRAO-54.pdf). 

2 



 

Culturais Indígenas", com a participação de representantes indígenas das regiões Norte e 
Nordeste, trouxe à tona a ênfase na arqueologia como uma questão primordial de direitos 
culturais indígenas no Brasil, desdobrando-se disso uma formulação em torno dos Direitos 
Arqueológicos Indígenas; em seguida, a VIII Reunião da Subseção Nordeste da Sociedade 
Brasileira de Arqueologia (SAB-NE), em Delmiro Gouveia, Alagoas, recebeu contribuição 
expressiva dos povos indígenas nordestinos, com marcante palestra de abertura do antropólogo 
indígena Cícero Jeripanko expondo a colonialidade persistente na arqueologia regional. Ainda 
em 2024, o simpósio Eólicas no Seridó, ocorrido na Universidade Federal de Pernambuco 
(UFPE), agregou representantes de três povos indígenas do NE e arqueólogos não-indígenas 
em torno da questão das ameaças dos parques eólicos aos sítios sagrados e territórios 
originários na região do Seridó.  

Em 2025, na VIII Reunião da ABAR realizada em junho na cidade de Nova Olinda, região do 
Cariri Cearense, por meio de uma sessão temática e de uma oficina focadas na participação 
indígena, contação de estórias, reflexão coletiva, denúncias e acolhimentos afetuosos contra 
traumas passados ​​e presentes causados por práticas de gestão do patrimônio arqueológico que 
desrespeitam os direitos culturais indígenas sobre esse patrimônio; em seguida, o I Simpósio de 
Arqueologia Indígena da Universidade Federal de Minas Gerais (UFMG), em Belo Horizonte, 
realizado em agosto, dedicado principalmente à apresentação de trabalhos acadêmicos de 
estudantes indígenas de Arqueologia, acolheu uma potente comitiva indígena do NE. Ainda em 
2025, o GT de Lugares Sagrados organizado pelo Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico 
Nacional (IPHAN) dividido em etapas regionais, permitiu ao órgão pela primeira um amplo 
processo de  escuta das demandas arqueológicas de vários povos indígenas do NE. Nesses 
eventos, a presença eloquente de poderosas delegações de líderes e pesquisadores indígenas da 
região Nordeste, profundamente imersos em processos de retomada de seus territórios e 
culturas, causou um profundo impacto nas respectivas audiências.  

Por meio dessas diversas intervenções e diálogos interculturais entre lideranças e 
representantes indígenas dos povos: Kariri de Poço Dantas e Tremembé da Barra do Mundaú, 
no Ceará; Kapinawá, Xukuru, Pipipã e Pankararu Opará, de Pernambuco; Otxukayana (Tapuias 
Tarairiú das etnias Paiacu do Apodi, Caboré da Beira do Rio da Cobra do Seridó e outros em 
contexto urbano), no Rio Grande do Norte; Jiripankó, Kraunã e Wassu Cocal de Alagoas; 
Tapuias da Bahia;  Munduruku do Pará e Tukano do Amazonas; juntamente a arqueólogas e 
arqueólogos indigenistas de várias regiões do Brasil, levaram à conformação de uma 
articulação política, intelectual, científica, artística, intercultural crítica e contracolonial 
denominada: TAHPERA – Tramas Autônomas de Histórias Periferizadas em Retomada 
Ancestral. 

O objetivo central da Articulação Tahpera em todas essas oportunidades de encontro e 
confluência, escuta e deliberações, tem sido a retomada da “casa velha” (um dos significados 
possíveis para o termo tupi tapera)  através da formação de alianças para promoção, 
fortalecimento e expansão do alcance das vozes, corpos, pensamentos e ações indígenas no 
campo da arte rupestre e da arqueologia no Nordeste do Brasil. Vimos problematizando a 
invisibilidade, a opacidade, ou mesmo o apagamento dos direitos dos povos indígenas, bem 
como, seus conhecimentos sobre a arte rupestre e sobre o patrimônio arqueológico neste país, 

3 



 

reconhecendo que esses processos não afetam somente os povos originários. Em síntese, 
estamos discutindo sobre os direitos arqueológicos dos povos e sociedades não-ocidentais, o 
direito a terem suas próprias Arqueologias validadas e respeitadas, práticas e teorias 
radicalmente diferentes da arqueologia ocidental monoepistêmica. É necessário pensar, 
portanto, a partir de alteridades radicais epistemológicas e políticas, não somente indígenas, 
mas quilombolas, caatingueiras e de outros povos tradicionais, que desafiem os limites do que 
poderíamos conceber como Arqueologia por meio de uma lente eurocêntrica. A perspectiva de 
racionalidade e conhecimento ocidental, apesar de avanços e contribuições inegáveis, se 
provou também historicamente deletéria aos povos indígenas e tradicionais, por vezes 
acarretando em absurdos pseudocientíficos que insistem em reaparecer em alguns discursos e 
práticas contemporâneas, como o pensamento “científico” eugenista que concebe e objetifica 
remanescentes (materiais e biológicos) humanos e ancestralidades indígenas, usando a 
categoria racialista e anacrônica de paleoíndio, reforçando a ideia do extermínio, da anulação 
temporal e do silenciamento das resistências e permanências étnicas e culturais desses povos 
até o presente. 

Buscamos a articulação de agendas em todos os aspectos possíveis de serem dialogados entre 
os conhecimentos indígenas e a arqueologia; a etnografia e a arqueometria das realidades 
materiais e imateriais dos povos originários e tradicionais no passado, no presente e no futuro. 
Temos abordado a multiplicidade de perspectivas étnicas, éticas e temporais, tanto em 
movimentos locais e regionais, quanto nacionais e sul-americanos. O estudo, a conservação e a 
gestão do registro arqueológico precisam ser entrelaçadas aos processos de defesa dos direitos 
indígenas e tradicionais, pela defesa e proteção dos territórios e das paisagens sagradas e 
estratégicas para os conhecimentos e para a vida desses povos, constituindo-se, pois, como uma 
verdadeira arqueologia indigenista, em firme aliança com as arqueologias desses povos.  

Importante salientar que no contexto das retomadas indígenas e indigenistas da arqueologia no 
Nordeste do Brasil, as contribuições diretas dos povos originários e tradicionais são o ponto de 
partida e são fundamentais para o desenvolvimento dos potentes diálogos e debates 
transcorridos nas intervenções feitas nos eventos mencionados e nas constantes reuniões de 
troca de perspectivas dentro da articulação que trama este manifesto, bem como, através dos 
projetos de pesquisa e extensão interculturais conduzidos por diversas pessoas envolvidas nesta 
articulação. A seguir, trataremos da tese do Marco Temporal que afeta diretamente o espinhaço 
de nossas inquietações, os direitos arqueológicos dos povos originários. 

Do Marco Temporal 

Apesar de novamente ter sido declarada, pelo Plenário do Supremo Tribunal Federal (STF), em 
19 de dezembro de 2025, a inconstitucionalidade do trecho da Lei 14.701/2023 que buscava 
instituir o marco temporal3 para a demarcação de terras indígenas, a lógica ruralista 
anti-indigena que permeia a formação das estruturas de poder no Brasil não foi demovida. 
Ainda somos uma sociedade e Estado muito distantes de uma cultura de respeito aos povos 

3 A tese do Marco Temporal estabelece que o direito à demarcação de Terras Indígenas no Brasil fique restrito aos 
povos que ocupavam as terras reivindicadas ou as disputavam fisicamente na data da promulgação da Constituição 
Federal vigente, 5 de outubro de 1988. 

4 



 

originários, pois opera hegemonicamente entre nós uma mentalidade política, social e 
econômica macro-extrativista desindigenizadora. Assimilacionista e integracionista ao ethos de 
brasilidade, essa mentalidade rejeita historicamente o direito diferenciado à possessão coletiva 
indígena sobre partes do território brasileiro, considerando-o um fator de enfraquecimento da 
unidade e segurança nacionais. 

Alinhada a essa mentalidade, a maioria do atual Congresso Nacional se revela conservadora, 
beligerante, sediciosa e “terrivelmente evangélica”, movida por interesses financeiros 
particulares e com forte alicerce ruralista agroexportador, ao insistir na tese do marco temporal 
(PEC 48 e Lei 14.701 de 2023). Neste sentido, chancela o extermínio em massa e os desterros 
sistemáticos, centenários e continuados, impostos aos povos originários pela estruturação 
genocida, etnocida e epistemicida do Brasil há 525 anos. Buscam apagar a complexa e longa 
história anterior à colonização e asfixiar o futuro dos povos originários, extinguindo o seu 
direito inerente à terra, estabelecido pelo reconhecimento constitucional da originalidade de sua 
ocupação territorial, anterior ao Estado Brasileiro. A tese, apesar de já ter sido declarada 
inconstitucional no STF em 2023, foi novamente aventada pelo Congresso Nacional, através da 
supracitada Lei.  A Corte Suprema abriu espaço para uma contraditória e falaciosa conciliação 
entre Ruralistas e Povos Indígenas, voltada para a negociação de direitos indigenistas 
inegociáveis, previstos na Constituição Federal. Não bastasse a aprovação pelas duas casas 
legislativas da Lei que previa o marco temporal, o Senado Federal aprovou a PEC 48, alterando 
o artigo 231 da Constituição Federal, a fim de sua inclusão no Texto Constitucional. Os ataques 
ao direito indígena à terra foram e são vários e reiterados. 

Se o direito à terra equivale ao direito à vida, à história e à memória indígena, é imperativo que 
a Arqueologia Brasileira aprofunde sua análise autocrítica enquanto legitimadora da 
conformação de um estado-nação de herança histórico-cultural e política hegemonicamente 
eurocêntrica desindigenizadora e se consolide como um ecossistema de resistência e 
enfrentamento a esses processos neocoloniais de apagamento, epistemicídio e genocídio 
reiterados. Arqueologias indigenistas e indígenas são, no mínimo, ferramentas de apoio e de 
luta dos povos originários que, entre outras coisas, demonstram suas presenças em diversos 
territórios no país, muito antes da invasão europeia. Problemáticas como a tese do marco 
temporal e a articulação política que se formou em sua defesa e tentativa de vigoração, devem 
se tornar tópico central dos temas reflexivamente abordados pela arqueologia no Brasil atual, 
porque, entre outras coisas, a demarcação das terras indígenas é garantia à preservação de sítios 
arqueológicos, paisagens sagradas e de relevância para a sociobiodiversidade. Por outro lado, é 
preciso que se consolide o reconhecimento de elementos arqueológicos e rupestres em 
articulação viva com os conhecimentos indígenas como alicerces de sustentação para processos 
demarcatórios (Heckenberger, 2004).  

Neste manifesto de retomada, entendemos que as condições políticas e institucionais que 
fomentaram a PEC 48 e a Lei 14.701 de 2023 são uma das maiores ameaças aos povos 
indígenas no Brasil contemporâneo e, por conseguinte, às arqueologias indígenas e 
indigenistas, carregando implicações transversais aos aspectos entramados que trataremos a 
seguir e que triangulam a navegabilidade das demais discussões e ações em curso. 

5 



 

A Negação Arqueológica do Pertencimento Originário e sua 
Contradição Epistêmica 

A Arqueologia historicamente praticada no Brasil, sobretudo nas regiões de colonização mais 
antiga como o Nordeste, atuou de forma recorrente no passado recente como uma instância de 
negação do pertencimento indígena ancestralmente contemporâneo face ao patrimônio 
arqueológico. Esse processo abriu feridas teóricas, éticas e políticas que não foram cicatrizadas 
e, até hoje, seguem abertas.  

Povos Indígenas como os Kapinawá (PE), Otxukayana – Tapuias Tarairiú (RN) e Xakriabá 
(MG) veem suas reivindicações de conexão ancestral com o patrimônio arqueológico e 
paisagens sagradas relacionadas a esses contextos, serem relativizadas ou questionadas pelo 
conhecimento científico ocidental. O argumento central para essa violação, é o de que uma 
suposta descontinuidade histórica radical, causada pelo processo genocida de colonização, 
miscigenação e deslocamentos geográficos, teria rompido qualquer vínculo direto entre as 
populações indígenas contemporâneas e os produtores da cultura material pré-colonial. Nessa 
visão, o pertencimento reivindicado entre povos indígenas e vestígios arqueológicos é reduzido 
a uma "ressignificação" do passado, subjetiva e contemporânea, afetiva e emocionalmente 
válida, mas historicamente infundada, não sendo reconhecido como evidência de continuidade 
cultural, o que em última instância fragiliza a validade jurídica de muitas dessas reivindicações. 

Curiosamente, essa mesma arqueologia ocidental reconhece, em sua prática 
teórico-metodológica, uma limitação estrutural: ela é notoriamente incapaz de atribuir, com 
segurança e acurácia, autoria étnico-linguística específica à maioria dos vestígios 
arqueológicos produzidos por contextos situados para além do alcance da etnografia e da 
etnohistória. Dessa forma, a arqueologia identifica "Tradições", "Estilos" e "Fases", mas, na 
imensa maioria dos casos – especialmente quanto mais se recua no tempo –, ela não consegue 
afirmar qual grupo étnico fez determinada cerâmica ou pintura. Isso acontece porque as 
ferramentas dessa arqueologia são insuficientes para interpretar a relação causal entre padrões 
estilísticos ou tecnológicos e uma identidade étnica em particular, pois a produção de padrões 
materiais pode refletir uma miríade de múltiplos fatores e variáveis como gênero, idade, status, 
conhecimento ou intercâmbio, interagindo de maneiras complexas, não designando de forma 
simples e direta apenas filiação étnica. 

Surge, então, uma contradição epistemológica flagrante: como pode uma disciplina que declara 
não saber quem fez arvorar-se no direito de afirmar, com aparente certeza, quem não fez? A 
assertiva negacionista, que deslegitima reivindicações baseadas na tradição oral, na memória 
social e em narrativas etnohistóricas, carece do mesmo fundamento empírico que a impede de 
fazer a identificação positiva. Essa postura não é um mero problema lógico, pois resulta num 
processo de invisibilização etnopolítica e desindigenização arqueológica. Ela acaba atuando 
como um mecanismo de duplo apagamento: primeiro, corta as raízes do presente no passado 
remoto; depois, poda os ramos da continuidade no período colonial (argumentando, por 
exemplo, que a Guerra dos Bárbaros, nos séculos XVII e XVIII, interrompeu a transmissão 
cultural em sua totalidade e dinâmica profunda). 

6 



 

Essa arqueologia de inclinação negacionista, dissonante e desassociada da realidade vivida nos 
territórios, também profana a continuidade matrilinear das culturas indígenas. As Caboclas 
Brabas, violentamente “pegas a casco de cavalo e dente de cachorro”, grandes guerreiras da 
resistência indígena caatingueira, não devem ser lembradas de forma reducionista apenas como 
matrizes obrigadas a povoar o sertão. Mães, avós, bisavós e trisavós da retomada indígena no 
Nordeste estão dentro e fora dos territórios, nas cidades e nos sítios. As Caboclas Brabas são 
resistência indígena viva, muitas vezes silenciosa, mas sempre marcante nos costumes, na 
forma de se relacionar com a caatinga, no cachimbo de fumo brabo, na ciência médica das 
serras, no trabalho das parteiras, benzedeiras, raizeiras, loiceiras, na força, na luta, no sangue, 
na espiritualidade e, principalmente na capacidade de organização social e política. Não à toa, 
importantes retomadas indígenas no Rio Grande do Norte, no Ceará e em Alagoas, também são 
lideradas por mulheres, a exemplo do Apodi, Seridó, Jaguaribe e Cariri. 

Um dos pilares desse negacionismo é a premissa de um fosso temporal intransponível, cujo 
ápice de ruptura seria arbitrado pela invasão e colonização europeias, mas que também é 
pensada como uma constante natural, ou naturalizada, na relação entre cultura e história, o 
processo de mudança cultural no tempo. Assume-se que milhares de anos ou a ausência de 
registro material contínuo implicam, necessariamente, em descontinuidade étnica e ruptura 
identitária. Essa premissa parte de uma visão simplista e essencialista da cultura, que ignora a 
natureza dinâmica, simbólica e política da etnogênese. Uma identidade étnica é um fenômeno 
êmico e ético, interno e externo, é um processo contínuo de auto-atribuição e reconhecimento 
social, cujos conteúdos simbólicos (como a associação espiritual com um lugar de pinturas 
ancestrais) podem persistir e ser reelaborados por gerações sem deixar um rastro material 
inequívoco. 

A arqueologia, ao privilegiar os vestígios materiais como evidência válida e ao desconsiderar, 
ou relativizar, a agência histórica dos povos originários em manter seu ethos, comete um 
reducionismo grave. Portanto, a postura negacionista por muito tempo adotada e ainda sentida 
em parte da arqueologia brasileira, sobre o pertencimento indígena ancestralmente 
contemporâneo, revela-se um edifício frágil. Ergue-se sobre o paradoxo de negar com aparente 
certeza o que não pode afirmar com rigor, e sobre a falácia de impor um modelo de mudança 
cultural que desconhece a resiliência e a transformação interna dos processos identitários. Ao 
fazer isso, transcende sua competência científica e assume um papel de juiz da historicidade 
alheia. A dificuldade em respeitar e promover o vínculo alegado pelos povos indígenas, na 
ausência de uma capacidade real de provar o contrário, não é neutralidade científica. É, antes, a 
perpetuação de uma violência epistêmica colonial, que insiste em confinar os povos indígenas a 
um presente sem passado profundo, lhes roubando, mais uma vez, a autoria de sua própria 
história. 

Portanto, constitui-se num ato mínimo de justiça arqueológica reparatória, o reconhecimento de 
que a arqueologia ocidental no Brasil não é capaz, a prima facie, de identificar identidades 
étnico-linguísticas específicas na cultura material vestigial pré-colonial, sem o apoio do 
conhecimento indígena, da etnografia, e da etnohistória. Na melhor das hipóteses, partindo 
apenas da cultura material, consegue fazer aproximações hipotéticas, as quais não podem, 
isoladamente, ter validade jurídica para deslegitimar reivindicações de pertencimento indígena 

7 



 

ancestralmente contemporâneo em relação ao patrimônio arqueológico. Hipóteses 
arqueológicas não podem ser parâmetros para retirada de direitos dos povos originários, e 
reconhecer que, na maioria dos casos, desconhecemos a língua e a cultura de quem fez a 
pintura ou a cerâmica, se configura em honestidade intelectual básica.  

Consulta Prévia, Livre e Informada aos Povos Originários Sobre 
Intervenções em Sítios Arqueológicos, Paisagens Sagradas e 
Territórios Indígenas 

Um dos principais Tratados Internacionais de salvaguarda dos direitos indígenas e de 
populações tradicionais é a Convenção 169 da Organização Internacional do Trabalho (OIT), 
vinculada à Organização das Nações Unidas (ONU). Esse marco fundamental e regulador de 
garantias dos direitos humanos, indígenas e socioambientais, foi ratificado pelo Brasil e, dentre 
outros direitos essenciais à presença originária nos territórios, determina, no artigo 6º, a 
necessidade da consulta prévia, livre e informada, aos povos indígenas e comunidades 
tradicionais, diante da possibilidade de impactos deletérios em seus modos de vida e paisagens 
culturais, causados por obras e projetos de desenvolvimento. A Convenção 169 da OIT tem 
força de Lei no Brasil e a ela é conferido caráter de norma constitucional, conforme determina 
o artigo 5º, § 2º da Constituição Federal. Assim, de acordo com o princípio hierárquico das 
normas, todas as leis ordinárias e complementares devem estar em consonância com a 
Convenção 169 da OIT, que passa a assumir conteúdo constitucional de eficácia imediata. 

O conteúdo da Convenção 169 é importante e traz consigo múltiplas implicações e 
desdobramentos. Tendo em vista que a grande maioria do patrimônio arqueológico no Brasil 
está direta e indiretamente vinculada a histórias indígenas profundas e contínuas, torna-se 
premente reconhecer o princípio do pertencimento ancestralmente contemporâneo, a existência 
de relações profundas, ininterruptas, complexas e indissociáveis entre povos originários e sítios 
arqueológicos, respeitando a autonomia e o direito constitucional à autodeterminação dos 
povos indígenas, inclusive de seus territórios arqueológicos. Em suma, os povos indígenas e 
comunidades tradicionais precisam ser reconhecidos como sujeitos de direitos arqueológicos 
diferenciados. 

É necessário considerar que intervenções investigativas científicas, reversíveis ou irreversíveis, 
no âmbito da arqueologia de contrato ou acadêmica, são também intervenções nesse estado 
originário de direito sobre o passado, a memória, sobre a história de formação dessas paisagens 
culturais e espirituais dos povos indígenas, afetando múltiplas dimensões da vida dessas 
comunidades e territórios; afetando seu bem-viver. Assim, a pesquisa arqueológica sobre o 
patrimônio histórico-cultural indígena é necessariamente uma questão do direito indígena, e 
deve ser pautada por processo consultivo prévio, livre e informado aos povos originários, 
sobretudo quando se tratarem de intervenções em lugares sagrados fora de terras indígenas 
demarcadas, pois se constituem como paisagens culturais menos protegidas, mais suscetíveis à 
destruição e a violações éticas de regras culturais e tradicionais. 

8 



 

Entendemos que organizações representativas de articulações regionais de povos indígenas e 
comunidades tradicionais devem ser consultadas, na ausência da identificação de grupos 
étnicos específicos que estejam reivindicando direitos territoriais e, ou, culturais nas áreas em 
que projetos acadêmicos ou de arqueologia de contrato estiverem em vias de planejamento. O 
ponto central é que é necessária a criação e efetivação jurídico-legal de uma cultura de respeito 
arqueológico aos povos originários e comunidades tradicionais, materializada entre outras 
coisas, em uma cultura efetiva de consulta prévia a esses povos como prática obrigatória da 
pesquisa arqueológica sobre o patrimônio histórico-cultural indígena. Inclusive, salientamos a 
importância de um papel ativo do Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional 
(IPHAN) no processo de consulta prévia, livre e informada, atrelada como pré-condição à 
emissão de portarias autorizativas de pesquisas arqueológicas. Esta disposição ainda não está 
contemplada na Instrução Normativa IPHAN No 6 de 2025 e entendemos ser fundamental para 
que a instituição possa garantir os direitos constitucionais dos Povos Indígenas em sua 
dimensão arqueológica. É preciso reforçar a consulta e participação dos povos originários e 
comunidades tradicionais dentro do componente arqueológico do Licenciamento Ambiental, 
tendo em vista que esse processo encontra-se atualmente ainda mais fragilizado pelo PL 
2.159/2021 (PL da Devastação). Os métodos arqueológicos são limitados, e se considerados 
isoladamente, podem levar ao apagamento de relações intangíveis de pertencimento entre 
conhecimento indígena ancestralmente contemporâneo e patrimônio arqueológico. Uma 
simples consulta prévia e informada permite a identificação de lugares sagrados/estratégicos e 
sítios arqueológicos na ADA (Área Diretamente Afetada) e AID (Área de Influência Direta) 
dos empreendimentos, em antecipação a qualquer tipo de prospecção arqueológica. 

Em síntese, reforçamos a necessidade da consulta prévia, livre e informada aos povos 
originários e comunidades tradicionais e o explícito consentimento dos povos e comunidades 
consultadas (dentro de seus próprios termos e respeitando seus protocolos de consulta) como 
precondição fundamental diante do planejamento para intervenções irreversíveis em sítios 
arqueológicos, paisagens sagradas e territórios indígenas que possuam valor cultural, histórico, 
simbólico e espiritual para essas comunidades e povos. 

Gestão Compartilhada, Intercultural e Sensível de Sítios 
Arqueológicos / Lugares Sagrados / Significativos / Estratégicos  

Sítios arqueológicos e lugares sagrados/estratégicos indígenas, em áreas que estejam passando 
por processos de retomada territorial e cultural desses povos e comunidades tradicionais, ou em 
territórios não reivindicados diretamente, mas considerados de importância espiritual, histórica 
e memorial, devem ser tratados como parte do registro ancestralmente contemporâneo de 
lugares de conhecimentos estratégicos e significativos desses povos e comunidades, inseridos 
em seus processos atuais de resistência continuada e dentro da esfera de seus direitos 
etnopolíticos, cosmopolíticos, culturais e territoriais. 

Todo sítio arqueológico pré-colonial e colonial indígena é um lugar sagrado ancestralmente 
contemporâneo. Uma oficina lítica é sagrada; é um lugar estratégico, pois nele estão presentes 
conhecimentos indígenas e agências humanas e não-humanas ecológica e espiritualmente 

9 



 

articuladas em múltiplas temporalidades. A gestão de sítios arqueológicos/lugares sagrados 
nesses contextos deve ser necessariamente compartilhada com os povos indígenas e 
comunidades tradicionais. A dimensão ritual, metafísica, sagrada, espiritual, mito-histórica e 
simbólica desses lugares precisa ser levada em consideração. Os povos indígenas 
ancestralmente contemporâneos não podem ser apartados do processo de gestão de seus lugares 
sagrados, significativos e estratégicos, mesmo quando fora de terras indígenas demarcadas ou 
em processo de demarcação.  A conservação, manejo e bem-viver dos sítios arqueológicos 
precisa urgentemente incluir os conhecimentos indígenas na elaboração de políticas públicas 
para a governança compartilhada, intercultural crítica e contra-colonial dessas paisagens 
sagradas. 

Nesse processo, de especial importância se revestem diversas reivindicações dos povos 
originários no Nordeste do Brasil. Citamos, por exemplo, alguns casos significativos: o povo 
Kariri, da comunidade de Poço Dantas, Nova Olinda-CE, que reivindica acesso culturalmente 
contextualizado aos sítios de arte rupestre da Floresta Nacional do Araripe e no entorno desta 
Unidade de Conservação, para realização de suas práticas rituais; o povo Kapinawá que 
reivindica direito ao acesso culturalmente sensível aos sítios rupestres do Parque Nacional do 
Catimbau-PE, em superposição com seu território, também para fins de realização de suas 
práticas ecológico-rituais; o povo Tremembé da Barra do Mundaú-CE, em luta para proteger e 
gerir o seu acervo arqueológico na própria comunidade, ante a ineficiência do Estado em coibir 
e punir pseudocientistas saqueadores de sítios situados no território indígena; o povo Anacé da 
Aldeia Paranamirim, em Caucaia-CE, na afirmação e retomada  dos seus lugares sagrados e de 
existência tomados pelo grande latifúndio; o povo Tapuia Paiacu do Sertão do Jaguaribe-CE / 
Apodi-RN, pelo direito a memória, verdade, justiça e reparação histórica a respeito dos lugares 
sagrados e sensíveis, das materialidades, ancestralidades e resistências diante dos massacres 
sofridos durante a famigerada “Guerra dos Bárbaros”, empreendida pela perversa estrutura 
colonial, reiterada até hoje no regime fundiário da região; o povo Otxukayana (Tapuia Tarairiú) 
do Seridó-RN, em seu enfrentamento ao racismo, pela volta de sua cultura material que 
encontra-se fora de seu território e sua luta aos grandes projetos de energia renovável, 
fotovoltaica e eólica, que causam grande destruição e ameaçam a preservação de paisagens 
sagradas e de sítios com arte rupestre, habitação e lugares de sepultamento dotados de 
significação espiritual em seu território, sobreposto pelo Geoparque Seridó que não tem sido 
suficiente para salvaguardar o território. 

As reivindicações indígenas pela retomada de formas de uso tradicional de sítios 
arqueológicos, paisagens sagradas e territórios indígenas mencionadas no parágrafo anterior, se 
referem a ações indígenas de natureza não invasiva na materialidade de pinturas e gravuras 
rupestres, assim como nos demais tipos de sítios arqueológicos retomados, como sítios 
cerâmicos e funerários. Porém, mesmo quando a arqueologia ocidental e a ciência da 
conservação entenderem que práticas indígenas ancestralmente contemporâneas, a depender de 
suas naturezas, possam vir a trazer impactos à conservação de vestígios arqueológicos, ao invés 
da adoção de uma atitude proibitiva, o diálogo pela gestão intercultural, escuta sensível e 
respeitosa, com efeito vinculante nas (re)tomadas de decisão, não devem cessar jamais.  

10 



 

Por fim, embora reconheçamos que a maior parte da Arqueologia Brasileira Contemporânea 
alinha-se com muitas das posições advogadas aqui, subsistem experiências em desacordo 
estrutural a esses princípios. Portanto, a essas práticas e ideias arqueológicas anacrônicas, bem 
como, a aproximações superficiais, extrativistas e oportunistas, que poderíamos chamar de 
“alianças” pseudo-indigenistas, manifestamos a nossa mais irredutível discordância.  

Esta carta é uma síntese preliminar das discussões,  que não esgota o manancial-arsenal de 
temas críticos abordados nas diversas oportunidades amadurecidas nos últimos 8 anos. Ela é 
fruto de um processo de retomada permanente construído de forma coletiva a partir de muita 
escuta cuidadosa, conversas e deliberações entre lideranças, intelectuais, artistas, 
pesquisadorxs, arqueólogoxs e antropólogxs indígenas de diversos povos e arqueólogxs, 
antropólogxs e pesquisadorxs não-indígenas atuantes em diversas partes do Brasil, refletindo 
coerentemente, ainda que com ruídos e imperfeições, os princípios aqui advogados. Os 
territórios estão vivos! O Maracá despertará os adormecidos! Nós somos a Articulação 
Tahpera e este é o primeiro de nossos manifestos. 

31 de dezembro de 2025 

 

 

 

11 



 

Referências 

AEARC, ABAR, APAR, IFRAO (2015). The Cochabamba Manifesto - Rock Art Protection 
and Policies of Development in South American Countries: Concerns from the First 
International Congress of Rock Art and Ethnography Held in Cochabamba, Bolivia, 
between 23 and 26 September, 2014. Ifrao Report n. 53, Rock Art Research, volume 32, 
number 2. Pp. 251-252.  

HECKENBERGER, Michael J. (2004). Archaeology as Indigenous Advocacy in Amazonia. 
Practicing Anthropology 26(3): 35-39.  

KRENAK, Ailton (2022). Futuro Ancestral. Companhia das Letras, São Paulo. 126p. 

                                  Apoiam este Manifesto as seguintes organizações signatárias:   

 

 

 

 

12 



 

 

 

 

 

 

        

    

                     

 

 

 

13 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

14 



 

 

 

 

 

15 


	Carta da Tahpera 
	Manifesto Intercultural pela Retomada das Arqueologias Indígenas e Indigenistas no Nordeste do Brasil 
	A Negação Arqueológica do Pertencimento Originário e sua Contradição Epistêmica 
	Gestão Compartilhada, Intercultural e Sensível de Sítios Arqueológicos / Lugares Sagrados / Significativos / Estratégicos  

